投稿類別:原民專題類

# 篇名:

花蓮里漏(Lidaw)部落祭師文化儀式之探討

# 作者:

陳文慧。化仁國中。九年三班 楊羽嫣。化仁國中。九年三班 魏以諾。化仁國中。九年三班

# 指導老師:

蔣佳珈 老師 張瑜珍 老師

# 一、研究動機:

有一天,在小論文萬花筒的課堂上,聽老師說到這門課很重要的精神,就是要「主動」去尋找你想知道的答案,或「主動」去解決你所遇到的困難。當時和我同一組的成員就開始思考:我們最想知道什麼?我們最想了解什麼?此時,老師提醒我們:研究主題最好從自身出發,從生活中找線索。正好我們三個人都有原住民阿美族血統,我們就決定研究與原住民相關的議題。當我們瀏覽資料時,被「里漏(Lidaw)部落是目前阿美族中,祭師祭儀保存最完整的部落」這句話震懾住了。我們就住在里漏部落,學校就位於東昌村,可是卻對這些一知半解。這樣的發現讓我們慚愧,也讓我們感到驕傲,更讓我們覺得有一份傳承的責任,所以我們想透過這次的研究,多了解相關的紀錄和文獻,也親自去訪問里漏部落的祭師人員,並將研究過程作成紀錄。

阿美族是多神信仰的族群,且發展出深遠、複雜的多神系譜。舉凡部落的祭典、活動、身體的病痛等都有可能源自未與神靈有良好的溝通。每一個神靈也都有專屬固定的方向或位置,膜拜時方向必須正確,不得有誤。所以,這次我們的研究聚焦在「祭師文化儀式」上,特別感謝部落中具有祭師身分的成員們,願意接受我們的訪問。

### 二、研究目的:

- (一)探究里漏部落祭師祭儀的由來
- (二)紀錄一場祭師祭儀的完整過程
- (三)探究祭師儀式所代表的象徵意義
- (四)從自我覺察,繼而認同文化、傳承文化

## 貳、文獻探討

### 一、名詞解釋

# (一)「里漏部落」的界定

里漏部落為南勢阿美族傳統部落,現址為花蓮縣吉安鄉東昌村一區,東臨太平洋, 北以七腳川溪與花蓮市相望,西邊以東里一街與仁里村為鄰,南邊以南海一街和仁 安村相鄰,西南與仁和村以海岸路為界。部落傳統名為里漏(Lidaw),1937年,日本 人取「乘舟靠岸」之意,改稱舟津。1948年,改為「化仁」,但阿美族仍慣稱「里 漏」。

### (二)「祭師」的定義

花蓮縣文化局文化資產登錄:「阿美族裡的巫師(sikawasay)指的是擁有神靈的人、巫師有男有女,不分年齡,是一種為私人與部落執行祭祀的祭祀團體」。「巫師」

在刻板印象中,帶有「起巫作祟」之負面意思,所以在本研究中所指之祭師,意指「擁有神賦與之靈力,能為私人、家戶、部落進行婚、喪、喜、慶祭祀祈福之人員」而言。

## 二、里漏部落祭師祭儀探究

# (一)各地少數民族的祭師儀式

不論國內或國外,巫師在原住民的生活裡都扮演著重要的角色,他們不僅透過儀式醫治身體病痛,減輕人們身體上的痛苦,同時也醫治人的內心,緩解人們心理的不安。人生諸多重要的場合,都需要稱為「巫」的人替人們祈福,消災解厄。<u>潘帕斯</u>地區和火地島的印第安人,認為整個自然界都有鬼魂和精靈在遊蕩。泛靈信仰讓他們對大自然的一切都感到敬畏。<u>加利福尼亞</u>的印第安人認為萬物有靈,對山、河、湖、林的精靈特別敬畏。大草原上的印第安人為了祈求精靈降臨,甚至會跑到荒郊日夜祈禱,一連數日不眠不食,而巫師就是是精靈和人的中間人。

如果你覺得只有文化不夠先進的落後地區才會相信神靈這一套,那可就大錯特錯了,根據東吳大學社會系助理教授何撒娜在《萬神:巫女、巫俗與韓國現代史中的傷痛及醫治》這篇文章中說道:在政治、經濟、社會、文化等方面影響力快速上升的現代韓國,至今仍有一群巫女存在。而這些巫女與巫俗的存在,與韓國現代史中的傷痛與醫治息息相關。韓國現今社會對於巫俗呈現出既鄙視卻又無法割捨的矛盾。尤其是受過高等教育者,認為巫俗代表著落後與迷信。例如、很多人認為自己是上流社會之人,鄙視巫俗,但另一方面,當家中或自己有事情時,還是會去找巫師進行儀式化解,這種情況在韓劇中也屢見不鮮。

在<u>台灣</u>民俗中,如果生病或諸事不順,也會尋求所謂的「乩童」或「尫姨」這類具有借神附體或通神能力的人來處理疑難雜症,他們被視為擁有治病、驅邪、收驚等能力。擔任乩童者,往往都是因為生命中遇到了重大的災難或疾病,蒙受神明的幫忙救治,重獲新生後,認為自己帶有所謂的「天命」,必須抱持著回饋感恩的心,替神明服務,為受苦的信眾解決困境,這些人自稱為是「天選之人」,也就是「神明選的人」。

#### (二)台灣原住民的巫師儀式探究

臺灣原住民分布在佔<u>台灣</u>全島面積 45%的山地地區,因為地緣的關係,與著大自然有著深厚的連結,屬於泛靈信仰,自然萬物皆有神,皆須尊重和溝通。他們篤信部落之神靈與原住民有著密不可分的關係,一旦人背離了神靈,會為整個部落帶來災厄。這中間需要有人可以跟神靈溝通、協調,於是就有了巫師。隨著工商時代的變遷,科學、醫學發達的同時,原民部落的巫師文化也逐漸沒落。但在某些原民部落仍堅持自己的文化,或多或少仍保存著傳統的祭儀、慶典,當然也有著屬於自

己部落的祭拜神靈方式。泛靈信仰也讓原住民相信處處都有靈魂,因此生活起居必須小心謹慎,不可冒犯了神靈而招來災禍。在原住民的信仰中包含了祖先崇拜、亡靈崇拜、英雄崇拜等,他們視祖靈為家中成員,膜拜代表祖靈的象徵物,祖靈權威看顧著家中子孫的言行舉止,當然可以左右家庭的禍福。原住民認為部落中的勇士、酋長或巫師等人物活著的時候不平凡,死後同樣不平凡,自然成為被供奉的部落神明。

## (三)阿美族祭師祭儀探究

阿美族為<u>台灣</u>原住民十四族中,目前人數最多的一族,分布於<u>台灣</u>東部,以<u>花蓮</u>到<u>台東</u>一帶的縱谷平原與海岸山脈外側之平地為主,也有部分族人居住於<u>屏東恆春</u>地區。阿美族人信仰的核心稱為卡瓦斯(Kawas),泛指一切神、鬼、祖先、動物、植物和人的靈魂。他們相信信大自然的一切皆有神靈,他們把山川、草木、土地當作父母,把眼睛所及的鳥、獸、魚當作兄弟,是尊重萬物、敬畏萬物的族群。

在阿美族部落中,阿美族的里漏部落的巫師文化保存的最為完整。目前仍保有 30 多種歲時祭儀和 100 多位神靈。他們認為人是靠著神靈的幫助才得以存活,因著感恩、敬畏的想法而衍生出了許多的祭儀。祭儀的目的不同,時間、祭品、禱詞、方式也都隨之不同,屬於私人祭儀的有 Mirecuk(巫師祭)、Misatulikung(田祭)、Mianang(谷倉祭)、Mitiway(播種祭)。而部落祭儀則有 Milasung(窺探祭)、Talatuas(祖靈祭)、Mibahbah(驅蟲祭)、Palunan(船祭)、Palataw(祭獵神)、Paisin tukabit(海祭)、Paisin tu malataw(獵神祭)等。

在我們走訪部落的祭儀時,祭師告訴我們,現在已經不用「巫師」這個詞彙了, 因為「巫」這個字會讓人家產生負面的聯想,雖然部落裡有些耆老確實具有「施 巫」的能力,但已經不願意傳承了,目前部落裡的祭師都是透過儀式進行幫助他人 的天職。由此可見,部落裡巫師的文化和定義,也隨著時代的改變而產生新意。

根據<u>台灣</u>宗教文化資產中的紀錄,祭師成員在部落會組成祭師團體,為了執行對部落責任與義務的角色,衍生出他們在部落的任務,包含維持部落的共識與和諧;透過歲時祭儀,維持農業勞動生產的規律、祭儀活動也提供休閑及群體互相娛樂的功能,也透過祭儀提供社交的功能,鞏固部落的社會性質。最重要的是:祭師團體也保存了部落的傳統知識,傳承各種族群記憶。

### 三、里漏部落祭師祭儀的完整過程

這次我們正巧參與了一場類似漢人「百日」的請靈儀式,感謝東昌社區前代表陳 進德先生願意讓我們參與一場家中的請靈儀式,主要目的是請過世百日的母親回 家,吃好吃的食物,洗洗澡,換衣服,看看家人,是一場溫馨且慎重的家庭祭儀。 現場有5位祭師,4位女性,1位男性。

## (一)訪談祭師及記錄一場祭師祭儀的完整過程



儀式進行前,訪問學生先跟祭師團成員打招呼,這是基本禮貌。根據祭師們表示:若族人有事請教祭師,拜訪時,基本上帶一瓶米酒即可。因為酒是引路作用,一種連結作用,連結祭師和靈體。



訪談前,也要透過簡單的儀式,敬告祖靈,每人面前一杯米酒,祭師們唸過禱詞後,每人拿起酒杯輕抿一口即可。



訪談開始,我們很幸運地能參與這次家庭儀式,很幸運前鄉代陳進德先生的家庭也是祭師家庭,多人從事祭師一職。更開心的是巧遇東華大學巴奈 • 母路教授,也是今日祭師團的一員,直接訪談了相關閱讀書籍的作者。



訪談完畢,當然要把握機會和祭師團拍張照 片,我們發現祭師團年長的兩位祭師無法說 國語,幸賴旁邊的陳進德先生代為翻譯。 我們深深覺得要保存文化,首要必須保存語 言,不懂阿美族語,無法有效溝通。 (訪談告一段落)



# (儀式開始)

祭師們圍坐一起,在儀式進行前先針對儀式 內容慎重地討論。這場儀式共有五位祭師, 4位女性,1位男性,其中一名年長女性為 主祭,高齡95歲,年長祭師們給人一種沉 穩、可靠的安全感。



將準備好的祭品小心整理並依規定擺放好 祭品內容有:

檳榔 荖葉(完整,不可切割) 嘟潤(白糯米糕) 一箱米酒



主祭者正在溝通,負責看靈到達了沒,儀式 一定要在地板上進行,因為阿美族人過世不 會火化,而是直接用土葬的方式,所以祭儀 都是在地板上進行,這樣比較容易跟祖靈溝 通。因為今天是請靈儀式,所以祭師們穿的 服裝都偏素雅。



儀式地板上,祭師們圍繞著的中心處,有一 白色酒壺,稱為「祭壺」,今天的這個祭壺 是女生的,也有男生的「祭壺」。靈來了之 後,會在壺裡,所以壺裡面必須要有酒。然 後再把靈請出來,靈就會棲息在地板的荖葉 上。人跟靈就在荖葉上溝通,人跟靈本來就 有很多重疊的空間。荖葉不能用錯葉子,否 則靈下不來。



儀式開始進行,祭師們口唸禱詞,手指沾酒 杯內的酒。

喝了一口酒,以口噴灑,並以酒抹眼、耳、 身體等處。



三位祭師們站起身,另兩位祭師們坐著,其中較年長者為主祭。開始唸禱詞,然後站著的三位祭師噴了一口酒,並發出像火車般的bu~聲,這聲音非常和諧悅耳。三位祭師面向東方,因為祖靈的入口會在東方。若祖靈在南方,就會先請祖靈到東方,在請祖靈出來。





 $\leftarrow$ 

站立著的三位祭師,在儀式進行過程中,時 而鞠躬,時而揮動著手臂,有時雙手, 有時單手。有時往左邊揮手臂,有時往右邊 揮手臂。口中韻律式地發出

Bu·····的聲音,也會齊唸禱詞。雙腳赤足踩地,右腳則有律動地輕輕踩踏,看似微微抖局的律動著。







然後,三位祭師又坐下,由主祭者開始倒酒,讓酒順著荖葉流下。由主祭者將嘟潤(白糯米糕)捏成非常小塊狀,堆疊在荖葉上,這是要給荖葉上的祖先享用的。如此動作重複進行,直到儀式結束。



儀式完成後,當然要跟祭師,同時也是教授的巴奈 • 母路一起加個 Line,隨時保持聯繫。教授一直希望部落新世代的孩子可以多參與部落的祭儀活動,主張「溫暖的傳承」,不是教條式的傳承,而是希望孩子「走到、看到」就能溫暖的感受到。

# (二)祭儀結束之後

根據祭師們的說法,祭儀結束後的祭品,會與大家共食。「共食」對阿美族原住民祭師們來說非常重要,祭師跟無形的靈產生共識,這是一種分享的概念。祭師的身體空間和祖靈的空間需要連結,所以吃、喝對他們來說,並非只是食物的攝取,而是與靈的連結。米酒、檳榔也都是一種連結的方式,但許多不懂的人都會以為阿美族就只是愛喝酒、愛吃檳榔而已。因為不了解而誤解,其實這些東西是在文化脈絡裡的。祭師們只有在儀式時,有意義地吃檳榔、喝酒,與一般人吃、喝的意義不同。

# 叁、研究方法

## (一)研究方法

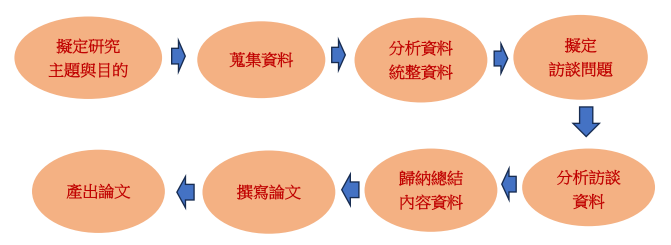
如果我們擁有珍貴的原住民阿美族文化資產,這些傳承已久的無形財產,卻不懂得珍惜,沒有機會去了解,是不是身在寶山卻無視珍寶的存在呢?這次小論文的探究過程,讓我們深刻體會:我們這些自稱為原住民的新生代,早已因為教育、因為漢化而背離部落的文化很久了。所以,我們想透過這份研究,讓里漏部落的新生代可以了解自己部落的可貴。我們的研究方法分兩個面向,首先蒐集相關書籍或文

獻記錄,小組成員研讀內容,透過文獻歸納、整理原住民關於祭師的資料。另一方面,我們也實際走訪社區,實際訪談祭師並參與祭師進行祭儀。

## 我們的研究方法如下:

- 1.文獻探討法:進行相關文獻蒐集,進行討論,歸納統整有關祭師祭儀的相關資料。
- 2.田野調查法:設計訪談題目,實際走訪部落祭師並觀看儀式,如實記錄儀式內容。

## (二)研究流程



## 肆、研究分析與結果

#### (一)擬定訪談題目

依照我們的研究目的,我們事先設計了訪談題目,希望透過訪談內容,更進一步 了解里漏部落的祭師文化。

## (二)訪談內容摘錄

- 問 1.可否簡單介紹「里漏部落」祭師文化的起源和歷史?
- 答 1: 里漏的巫師文化由來已久,起源於阿美族的泛靈信仰,部落中的生老病死、婚喪喜慶都需要透過祭師來溝通。這裡年紀最長的祭師已經有 95 歲了,是她的媽媽傳給她的,一代傳一代,所以至少一百多年了。

## 問 2.請問祭師在部落生活中扮演了什麼樣的角色?

答 2: 祭師在部落中的角色非常重要,部落中頭目地位很高,而祭師的地位可以說是頭目的媽媽等級,在頭目之上,屬於權力很高的地位。祭師會協助部落或家戶的各種儀式,包括慎終追遠、歲時祭儀、凝聚部落感情等。雖然祭師的地位崇高,但祭師並沒有任何酬勞,祭師的權力不在人間,服務也沒有限制,只要族人需要,祭師就會出現,純粹奉獻族人。

- 問 3.祭師儀式的參與者和主要參與角色是誰?他們的職責是什麼?
- 答 3:每一場祭儀都會有許多祭師參與,但是都會有一位主祭,共分成四個階級。二、三、四級巫師尊稱最高級巫師為爸爸(Wima)或媽媽(Wina),最高級巫師則稱下三級巫師為 Binasuwam(小孩子),負責鍛煉和考核他們的能力。每個階級的角色都不同,職責也不一樣。祭師需要負擔的職責有祭祀家族祖靈、祭祀因病而生的超自然靈(Kawas)、舉行歲時祭儀、祭祖祭儀、消災祈福,醫治屬於神靈的疾病。

### 問 4. 這些儀式進行是否有特定的時間或地點?

答 4:我們阿美族跟漢人不一樣,除了固定的常態祭典、歲時祭儀之外,進行儀式不需要受限於時間或地點,跟漢人要看黃曆,挑黃道吉日是不一樣的。只要族人有需要,部落祭典有需要,祭師團有時間,就可以進行。

## 問 5.祭師儀式有特別的音樂、舞蹈或服裝嗎?

答 5.祭師進行儀式時,並沒有特別的音樂,也不會有樂器,主要以口語相傳,人聲為主,平常不能亂唱,也不能用作表演,是很神聖的一件事。儀式也不會有特別的舞蹈,只會有簡單的動作。至於服裝,祭師團會因為不同目的,不同的祭典統一訂製服裝,服裝樣式和顏色,主要看祭儀場合決定。例如、告靈則會穿著較為素雅的顏色。祖靈祭時,祭師就會穿上全紅的服裝。

## 問 6.儀式有特別的禁忌嗎?

答 6.有,祭師進行儀式前日不能吃蔥、蒜、羊、兔等,祭儀當天則不能吃葉菜類、魚類,身體必須維持乾淨。除了祭儀進行時,其他時間不能唱祭歌,更不能拿來出來表演,小孩子也不能碰祭品。每一個環節都要很注意,也都要遵守。

### 問 7.怎麼樣才會知道有沒有和祖靈溝通上呢?

答 7. 儀式的每個動作皆有其含意,透過儀式可以和靈溝通。主要祭師會知道有沒有溝通成功。

#### 問 8.成為一位祭師需要經過什麼樣的考驗或認證呢?

答 8.阿美族的祭師有男有女,不分年齡,並不是想當祭師就可以當祭師,而經由祭師家或自家的祖靈挑選,通常都會歷經生病或夢中有示意,由最高級祭師認可,並親自治療疾病,待疾病痊愈後才能擔任祭師一職。而且,會由協助治療的最高祭師賦予新的巫師 1個靈名,祭師在相關祭儀中就必須使用靈名。

### 問 9.祭師文化在現代社會中是否面臨挑戰或變遷?如果有,要如何因應?

答 9.我們希望年輕孩子可以多參與部落的活動,這樣才有辦法談傳承。面對漢化和西化的影響,年輕的孩子母語不會,失去母語就等同失去文化,國中、國小的阿美族孩子不能只會唱歌跳舞,要多接觸部落深度的文化和傳統,有開始才有傳承,希望從學校開始領頭參與部落的歲時祭儀。我們希望文化的傳承是要有溫度的,所謂有溫度就是先來參與,

就能感受。

問 10.外界人士應該如何尊重和理解<u>花蓮</u>里漏部落的祭師文化?

答 10.首先有個基本條件就是要參加儀式要守禁忌,像我們終身不吃蔥蒜,儀式中間也不能吃葉菜類,這跟漢人說的「吃菜」(吃齋)不一樣,身體也要乾淨,否則會影響我們的儀式。最重要的一點是要介入這樣的儀式,不管是要攝影還是拍照,都要經過祭師們的同意。若要找祭師請教問題,就要帶引路的米酒,祖先不愛吃糖果餅乾。

### 伍、研究結論與探討

- 一、里漏部落的祭師文化和儀式正逐漸衰微失傳,年輕一代的孩子鮮少出現在文化祭儀中,原因是身為祭師有其必須終身遵守的禁忌,無法吸引年輕人。
- 二、一般我們認定的原住民文化,目前看起來仍處於歌舞的表層概念,更深層的文化意涵 還是很薄弱的。
- 三、原住民語成為弱勢語言,阿美族孩子非常多人已經無法正確說出自己的母語,建議除了學校的母語課程,家庭中的母語練習環境必須加強,母語的流失,意味著文化式 微。
- 四、建議東昌村(里漏部落)學區內的學校,應該從國小開始,刻意地讓原住民孩子參與部落中的歲時祭儀。
- 五、建議學校可以有計畫地將原住民的文化,透過歲時祭儀等文化活動進行傳遞,讓原住 民新生代,更能認同自己的文化,繼而傳承文化。

### 陸、參考文獻

### 相關書籍參考:

- 1.靈語: 阿美族里漏"Mirecuk"(巫師祭)的 luku(說:唱)。巴奈.母路(2012)。國立東華大學
- 2.繋靈:阿美族里漏社四種儀式之關係。巴奈.母路(2012)。國立東華大學
- 3.臺灣原住民史—阿美族史篇。許木柱、廖守臣、吳明義(2001) 。臺灣省文獻委員會。
- 4. 番族調查報告書第一冊: 阿美南勢蕃、阿美族馬蘭社、卑南族卑南社。臺灣總督府臨時臺灣舊慣調查委員會(1913)。中央研究院民族學研究所編譯
- 5.風是我的母親:一位印第安薩滿巫醫的傳奇與智慧。熊心(Bear Heart)、茉莉.拉肯(Molly Larkin)著,鄭初英譯(2014)。橡樹林文化出版
- 6.台灣原住民的祭儀文化 Namoh Rata (吳明義)

### 相關網路連結:

1.原住民族委員會 台灣原住民族資訊資源館

http://www.tipp.org.tw/tribe\_detail3.asp?City\_No=19&TA\_No=7&T\_ID=293

2.台灣宗教文化資產

https://taiwangods.moi.gov.tw/html/cultural/3\_0011.aspx?i=196

3.花蓮縣文化局

https://www.hccc.gov.tw/zh-tw/CulturalHeritage/Detail/117

4.全國宗教資訊網

https://religion.moi.gov.tw/Knowledge/Content?ci=2&cid=416

5. 自由評論網

https://talk.ltn.com.tw/article/breakingnews/1440553

何撒娜/東吳大學社會系助理教授 萬神:巫女、巫俗與韓國現代史中的傷痛及醫治

6.阿美社群東昌部落網 <a href="http://lidaw.amis.net.tw/modules/story/">http://lidaw.amis.net.tw/modules/story/</a>

受訪祭師團名單:

感謝下列祭師團成員接受訪問

- 1.Pangy Malu
- 2.Muki RaRa
- 3.Epa Hafay
- 4.Sera Ingkuy
- 5.Mahengheng Akang
- 6.東昌村前鄉代陳進德先生